“Traje Inuk”: Un Himno para Ser Humano

“Traje Inuk”: Un Himno para Ser Humano
por Steven Schick

Notas de Percusion

Volumen 63 Numero 5 Octubre 2025
Traduccion por Jonathan Layseca

Este articulo Steven Schick examina el “Traje Inuk” de Luther Adams, una innovadora composicién de
percusion al aire libre que enfatiza la comunidad, la consciencia ambiental y la escucha atenta. El trabajo
esta inspirado en las formaciones de piedra inukshuk del artico, simbolizando guia y bienvenida. Los
artistas esparcidos a través de los paisajes naturales, a menudo enfrentan condiciones climaticas
desafiantes, y colaboran a crear una abundante, evolutivo paisaje sonoro que conecta a los seres
humanos con la naturaleza. El “traje inuk" (inuksuit, en inglés), fomenta el esfuerzo colectivo entre
musicos y alienta al publico a dejar de lado la interpretacion y enfocarse hacia la escucha de sonidos
ambientales del entorno, promoviendo la reflexion, la sancién y una conexién mas profunda con el sitio.
El éxito de la pieza y su resiliencia resalta su papel en la re-santificacion de espacios e inspira la
consciencia humana colectiva y ecolégica.

El 30 de Junio de 2009, 21 percusionistas, todos
participantes en el curso de “Raices y Rizomas”
(Roots and Rhizomes en inglés) en el Banff Centre
for Arts and Creativity, se reunieron en Goat Creek,
cerca de Kananaskis en el Parque Nacional Banff,
para presentar el estreno de “Inuksuit” de John
Luther Adams. La noche anterior, en un concierto
previo lluvioso en los jardines del Banff Centre, una
audiencia de decenas de canadienses valientes
desafiaron el mal tiempo. Con un peor pronéstico,
incluso el asombroso escenario Canadian Rockies
fracasé en atraer a una multitud a la premiere
oficial. Bajo un cielo amenazador, el pequefo
ensamble trajo consigo decenas de percusiones,
platillos y gongs a través de las heladas corrientes y
laderas fangosas. El publico fue menor,
consistiendo del cuerpo docente de Roots and
Rhizomes en ese afo — Bob Becker, Anders Loguin y

Steven Schick



Aiyun Huang - junto con Barry Shiffman del Banff Centre, un videdgrafo de The New Yorker, y
el compositor, John Luther Adams.

Después de todo, los musicos; frios, mojados y cansados, enfrentaron una ardua tarea. La
musica era emocionante, pero fue un trabajo duro. Ninguno de nosotros imaginaria entonces
que “Inuksuit” se convertiria en una de las obras més interpretadas y queridas del repertorio
de percusién, siendo tocada en casi todos los continentes ante decenas de miles de
espectadores.

Hoy, cientos de actuaciones después, el éxito de “Inuksuit”esta bien establecido. Aunque adn
se siente un poco misterioso. En cada presentaciéon que he organizado, los percusionistas han
tocado gratis, trayendo sus propios instrumentos y a menudo viajando largas distancias.
Cargan consigo en territorios irregulares, ensayan y tocan bajo cualquier condicién climética
que predomine, y cargan de nuevo para viajar a casa. No hay solistas, artistas estrella ni
cheques de pago. Tras bambalinas, los promotores no pueden vender entradas facilmente, y
en espacios al aire libre con musicos esparcidos sobre muchas hectareas, puede llegar a ser
imposible que un miembro del publico escuche toda la musica que se toca en ese momento.
i”Quijotesco” no alcanza si quiera a describir esto! Aln quiza, debido a que es indiferente a la
economia de un concierto moderno, “Inuksuit” ha aprovechado la sinergia comunal que
impulsa toda la interpretacién percusiva.

Por favor no malinterpreten: “Inuksuit” es una musica apasionante y emotiva. De alguna
manera sus retos logisticos también parecen ser parte de su atraccién. Doug Perkins, un
veterano defensor de “Inuksuit”, menciona entre sus presentaciones favoritas una en el
Millenium Park de Chicago, la legendaria “Inuk-So-Wet (Inuk-Muy-Empapada)”, cuando una
sequia de verano terminé con en un aguacero que le dio la bienvenida a ese concierto. Otra
actuacion de Perkins en los Dolomitas italianos se interrumpié por una tormenta repentina.
Megan Arns lo resumié bien, “Inuksuit” significaba a menudo conducir largas distancias con
nuestro equipo y amontonandonos en habitaciones de hotel compartidas. No nos importaba.
Estdbamos contentos de ver a viejos amigos, conocer nuevos y ser parte de una presentacion.
He notado un aprecio renovado por nuestra comunidad percusiva cuando mis estudiantes
regresan a casa después de una presentacion de “Inuksuit”. Maria Finkelmeier afiade, “Me
recuerda cuan agradecida soy por pertenecer a una comunidad que valora la narrativa del
trabajo y la cuidadosa exploracién sonora, a la vez que acepta transportar equipo a lugares
salvajes”.

iSon las exigencias del clima y el trabajo el valor afiadido de “Inuksuit”? Bonnie Whiting
responde citando a John Cage: “La obra triunfa a través del trabajo metddico, colectivo. Los
percusionistas estdn en una posiciéon Unica para tomar retos tanto conceptuales como
logisticos en comunidad, y en “Inuksuit” la imprevisibilidad de cada entorno en un
determinado momento afiade una capa indeterminable de bienvenida”.



Quién sabe cémo sera el clima en Indianapolis cuando interpretemos “Inuksuit” en Noviembre
para el 50° aniversario de PASIC, o cémo serd la preparaciéon. Pero sabemos que estaremos
entre artistas, amigos y colegas con ideas afines. Junto con miembros del comité artistico,
cuyos comentarios incluyo en este articulo, los invito a unirse, como intérpretes o como
audiencia.

Los componentes musicales de “Inuksuit” son evidentes. Empiezan juntos en el centro de un
espacio al aire libre, un ensamble de percusion que consiste en tres sub-grupos que se mueven
gradualmente hacia posiciones remotas predeterminadas dentro de un sitio elegido. El primer
grupo comienza con sonidos de respiracién y camina lentamente hacia posiciones mas
alejadas; el grupo 2 toma sus posiciones a continuacion en el centro, frotando piedras y otros
sonidos de friccién en el camino. Luego el grupo 3 camina hacia posiciones cerca del centro y
toca tubos u otros instrumentos edlicos mientras se mueven. Una vez en su lugar, las sefales
del Grupo 1 sugieren una marea creciente de ritmo en conjuntos de tambores (Grupo 2) y
platillos (Grupo 3). Los ritmos con idiéfonos de piel y metal son modelados con forma de
“inukshuk” — piedras aglomeradas hechas por gente indigena del artico circumpolar. Los
inukshuk son los centinelas del norte, sefializando la vasta extension del artico para indicar un
lugar especialmente acogedor para los humanos — quizd un coto para cazar o un lugar
simplemente donde sucedieron cosas buenas. Las grandes piedras que sostienen el inukshuk
estan representadas como enormes golpes de tambor, platillo y gong en la partitura. Y los
silencios dentro del flujo ritmico simbolizan los espacios abiertos de las esculturas de piedra —
los arcos y las fenestraciones dentro de cada inukshuk.

Finalmente, tras la acumulacién de ruido y el ritmo, la textura se diluye lentamente. Los
intérpretes de los Grupos 1y 2 regresan uno a uno hacia el punto de partida central. Los
metaldfonos y flautistas del Grupo 3 ofrecen una coda elegiaca de un canto de pajaros. La
pieza culmina, tal como empezd, en silencio. Aqui es donde la magia comienza en realidad. La
musica de canto de pajaros final de la campana y el piccolo es una fina invitacién a escuchar la
musica que siempre estd ahi — los cantos frecuentemente ocultos del planeta. El viento
apresurandose a través de los arboles o el agua, los sonidos de las aves y animales cercanos
(incluyendo los bipedos). Este momento, en que la intensa concentracién de escuchar cambia
de la musica compuesta hacia los sonidos de la Tierra en si, es siempre luminoso. Afirmando la
vida.

“Inuksuit” nos ensefia que nuestra tarea principal como mdusicos no es interpretar, sino
escuchar. En un mundo cada vez mas ruidoso y distraido, “Inuksuit” nos recuerda que los
musicos juegan un papel critico en la sociedad como modelos de accién desinteresada y de
escucha activa. Esto no es solo una habilidad practica sino un acto ético que puede ayudar a
curar las cicatrices del daflo ambiental o social. Reflexionando sobre la méaxima de Wendell
Barry: “No hay espacios profanos; solo hay espacios sagrados y secularizados”. “Inuksuit” se
ha vuelto, para muchos de nosotros, una fuerza de re-santificacion para personas y lugares con
necesidad de sanar. De hecho, “Inuksuit” evoca frecuentemente reacciones de profunda
emocién y conexion espiritual que se siente mucho més que solo musica. Doug Perkins: “[Es]



una obra que va mas alld de las notas escritas. Ensefia a la gente a trabajar y a escuchar
juntos”.

El afio pasado, junto con Daniel Moore, Doug Perkins, Megan Arns y muchos otros, organicé
una presentacién cargada de emocién de “Inuksuit” en la ciudad de lowa en mi alma mater, la
Universidad de lowa. Nuestro sitio elegido fue City Park en la llanura aluvial del rio lowa. En
2008, en uno de los desastres mas devastadores que azoté mi estado natal, el rio lowa alcanzé
mas de 31 pies. City Park quedd bajé el agua, al igual que todas las instituciones artisticas que
conoci como estudiante. En un gesto masivo de fe en las artes, la universidad reconstruyé
todas esos edificios. Pero las cicatrices de la inundacién adn podian verse en las altas marcas
de agua de doces de pies encima de las cabezas de las personas y en una brigada de edificios
nuevos, alejados de la zona de inundacién. La resiliencia de la universidad y su compromiso
con la creacion artistica son tangibles. Y en un dia cristalino y ventoso de Octubre se sintié
como si, a través de “Inuksuit”, estdbamos contribuyendo a consagrar esos esfuerzos.

Otra presentacion conmovedora de “Inuksuit” fue el proyecto bi-nacional de 2018, en el que
participamos al otro lado de la frontera entre Estados Unidos y México. El conjunto fue
separado en dos grupos — aproximadamente 40 en cada pais. Cientos de personas de nuestro
publico también se dividieron en dos lados, ubicados cientos de metros separados por una
valla fronteriza de 30 pies de alto. Antes del concierto, los oyentes del lado mexicano se
pasearon a lo largo del malecén de Tijuana y almorzaron en cantinas a lado de la playa. En la
parte de Estados Unidos, el panorama era mas sombrio. Nos instalamos en el irébnicamente
llamado “Circulo de la Amistad y Jardin Bi-Nacional”. Buscalo en Google: no hay nada de
agradable en esa pequefio tramo vacio de tierra rojiza marrén. Es una especie de tierra de
nadie entre la frontera y Estados Unidos. Normalmente, el jardin esté cerrado al publico, pero
abre durante unas horas en algunos fines de semana, y puedes caminar hasta la valla fronteriza.
Una soleada manana de Noviembre vi a un anciano en el lado estadounidense llevar una silla'y
una pequefia mesa hasta la valla, y sobre un almuerzo dominical temprano, hablar a unos nifios
pequefios y su madre en el lado mexicano. Pasar objetos a través de la malla metalica esta
estrictamente prohibido, pero si se presiona lo suficiente puedes sentir las yemas de los dedos
de alguien al otro lado.

Ese dia, “Inuksuit” se nutri6 de los sonidos del viento y la respiracién como siempre hace.
Como de costumbre, el tambor dramético, el platillo y la sirena fueron sensacionales. El final
fue especialmente conmovedor, ya que el metaléfono y el canto de péajaro del flautin
terminaron tan suavemente que al principio nadie supo que la pieza habia terminado. Durante
varios minutos, solo se escuchd la musica de los pajaros y el viento creciente de la tarde.
Finalmente, el aplauso comenzé. Empezando lentamente, las primeras palmas inciertas apenas
se distinguian del rugido de las olas cercanas. Luego, con un rugido propio, con cada segundo
mas claro, una ola de ruido humano inundé la frontera con vitores, primero del lado mexicano,
luego correspondido de igual estridente manera del lado de estadounidense. Por 15 minutos,
festejamos unos con otros, por la tierra y por el suefio de que pudiera pertenecernos a todos.



Una enorme ola de ruido cruzé la frontera. Y por un efimero momento de alegria, el muro
desaparecié.

Pareciera que justo cuando lo necesitamos, “Inuksuit” nos trae lecciones de sancién y
esperanza. Sana al tocar la tierra misma, y por extension también a sus guardianes de la tierra
originales, desde gente indigena de artico circumpolar hasta los Kumeyaay a lo largo de la
frontera entre San Diego y Tijuana, y los pueblos nativos dondequiera que se toque. Infunde
esperanza cuando logramos hacer honor a su nombre: “Inuksuit”, que en Inuit significa “actuar
con la capacidad de ser humano”.

Ya sea que “Inuksuit” se interprete en la frontera entre EEUU y México, en las montafias
rocosas canadienses o como en la actuacion favorita de Scott Herring alrededor de la
Universidad de Carolina del Sur en el histérico Horseshoe, exige, como escribié Thad
Anderson, «La curiosidad del publico y la habilidad para integrarse dentro del paisaje sonoro.
De la misma manera que la musica respira con el entorno natural, la intencién compartida del
publico contribuye profundamente a la experiencia en general».

Omar Carmenates recuerda una conversaciéon con el compositor tras el estreno
estadounidense en la Universidad Furman. “Le agradeci efusivamente por estar con nosotros y
por su maravilloso liderazgo con los numerosos musicos jévenes (algunos incluso con edad de
secundaria)”. John Luther Adams respondié diciendo, “Eso es algo que aprecio acerca de esta
presentacion también, Omar — que la pieza ensefia a sus intérpretes tanto, si no es que mas,
de lo que aprende de ellos”.

Si, todos ganamos, “Inuksuit” es un himno para el ser humano. Esta musica no es solo para
percusionistas empedernidos o fanaticos de la musica conntemporanea, sino para cualquiera
que considere este hermoso planeta azul y verde su hogar. Nuestro espacio sagrado.

NOTA FINAL

1. Los intérpretes en el estreno de Inuksuit fueron Andrew Bliss, Michael Compitello, Justin
DeHart, Eric Derr, Dustin Donahue, Jonathan Hepfer, Sandra Joseph, Ross Karre, Andrew
Meyerson, Daniel Morphy, James Petercsak, Jorge Pefia, Corinne René, Melanie Sehman,
Steven Sehman, Daniel Tones, Jude Traxler, Bonnie Whiting.

VIDEO
https://www.newyorker.com/video/watch/inuksuit



https://www.newyorker.com/video/watch/inuksuit

