
“Traje Inuk”: Un Himno para Ser Humano 
por Steven Schick 
Notas de Percusión 
Volumen 63  Número 5  Octubre 2025 
Traducción por Jonathan Layseca 

Este artículo Steven Schick examina el “Traje Inuk” de Luther Adams, una innovadora composición de 
percusión al aire libre que enfatiza la comunidad, la consciencia ambiental y la escucha atenta. El trabajo 
está inspirado en las formaciones de piedra inukshuk del ártico, simbolizando guía y bienvenida. Los 
artistas esparcidos a través de los paisajes naturales, a menudo enfrentan condiciones climáticas 
desafiantes, y colaboran a crear una abundante, evolutivo paisaje sonoro que conecta a los seres 
humanos con la naturaleza. El “traje inuk" (inuksuit, en inglés), fomenta el esfuerzo colectivo entre 
músicos y alienta al público a dejar de lado la interpretación y enfocarse hacia la escucha de sonidos 
ambientales del entorno, promoviendo la reflexión, la sanción y una conexión más profunda con el sitio. 
El éxito de la pieza y su resiliencia resalta su papel en la re-santificación de espacios e inspira la 
consciencia humana colectiva y ecológica. 

	 	 	 	 	 _______________ 

El 30 de Junio de 2009, 21 percusionistas, todos 
participantes en el curso de “Raíces y Rizomas” 
(Roots and Rhizomes en inglés) en el Banff Centre 
for Arts and Creativity, se reunieron en Goat Creek, 
cerca de Kananaskis en el Parque Nacional Banff, 
para presentar el estreno de “Inuksuit” de John 
Luther Adams. La noche anterior, en un concierto 
previo lluvioso en los jardines del Banff Centre, una 
audiencia de decenas de canadienses valientes 
desafiaron el mal tiempo. Con un peor pronóstico, 
incluso el asombroso escenario Canadian Rockies 
fracasó en atraer a una multitud a la premiere 
oficial. Bajo un cielo amenazador, el pequeño 
ensamble trajo consigo decenas de percusiones, 
platillos y gongs a través de las heladas corrientes y 
laderas fangosas. E l públ ico fue menor, 
consistiendo del cuerpo docente de Roots and 
Rhizomes en ese año – Bob Becker, Anders Loguin y 

“Traje Inuk”: Un Himno para Ser Humano

Steven Schick



Aiyun Huang – junto con Barry Shiffman del Banff Centre, un videógrafo de The New Yorker, y 
el compositor, John Luther Adams. 

Después de todo, los músicos; fríos, mojados y cansados, enfrentaron una ardua tarea. La 
música era emocionante, pero fue un trabajo duro. Ninguno de nosotros imaginaría entonces 
que “Inuksuit” se convertiría en una de las obras más interpretadas y queridas del repertorio 
de percusión, siendo tocada en casi todos los continentes ante decenas de miles de 
espectadores. 

Hoy, cientos de actuaciones después, el éxito de “Inuksuit”está bien establecido. Aunque aún 
se siente un poco misterioso. En cada presentación que he organizado, los percusionistas han 
tocado gratis, trayendo sus propios instrumentos y a menudo viajando largas distancias. 
Cargan consigo en territorios irregulares, ensayan y tocan bajo cualquier condición climática 
que predomine, y cargan de nuevo para viajar a casa. No hay solistas, artistas estrella ni 
cheques de pago. Tras bambalinas, los promotores no pueden vender entradas fácilmente, y 
en espacios al aire libre con músicos esparcidos sobre muchas hectáreas, puede llegar a ser 
imposible que un miembro del público escuche toda la música que se toca en ese momento. 
¡“Quijotesco” no alcanza si quiera a describir esto! Aún quizá, debido a que es indiferente a la 
economía de un concierto moderno, “Inuksuit” ha aprovechado la sinergía comunal que 
impulsa toda la interpretación percusiva. 

Por favor no malinterpreten: “Inuksuit” es una música apasionante y emotiva. De alguna 
manera sus retos logísticos también parecen ser parte de su atracción. Doug Perkins, un 
veterano defensor de “Inuksuit”, menciona entre sus presentaciones favoritas una en el 
Millenium Park de Chicago, la legendaria “Inuk-So-Wet (Inuk-Muy-Empapada)”, cuando una 
sequía de verano terminó con en un aguacero que le dio la bienvenida a ese concierto. Otra 
actuación de Perkins en los Dolomitas italianos se interrumpió por una tormenta repentina. 
Megan Arns lo resumió bien, “Inuksuit” significaba a menudo conducir largas distancias con 
nuestro equipo y amontonándonos en habitaciones de hotel compartidas. No nos importaba. 
Estábamos contentos de ver a viejos amigos, conocer nuevos y ser parte de una presentación. 
He notado un aprecio renovado por nuestra comunidad percusiva cuando mis estudiantes 
regresan a casa después de una presentación de “Inuksuit”. Maria Finkelmeier añade, “Me 
recuerda cuan agradecida soy por pertenecer a una comunidad que valora la narrativa del 
trabajo y la cuidadosa exploración sonora, a la vez que acepta transportar equipo a lugares 
salvajes”. 

¿Son las exigencias del clima y el trabajo el valor añadido de “Inuksuit”? Bonnie Whiting 
responde citando a John Cage: “La obra triunfa a través del trabajo metódico, colectivo. Los 
percusionistas están en una posición única para tomar retos tanto conceptuales como 
logísticos en comunidad, y en “Inuksuit” la imprevisibilidad de cada entorno en un 
determinado momento añade una capa indeterminable de bienvenida”. 



Quién sabe cómo será el clima en Indianapolis cuando interpretemos “Inuksuit” en Noviembre 
para el 50° aniversario de PASIC, o cómo será la preparación. Pero sabemos que estaremos 
entre artistas, amigos y colegas con ideas afines. Junto con miembros del comité artístico, 
cuyos comentarios incluyo en este artículo, los invito a unirse, como intérpretes o como 
audiencia. 

Los componentes musicales de “Inuksuit” son evidentes. Empiezan juntos en el centro de un 
espacio al aire libre, un ensamble de percusión que consiste en tres sub-grupos que se mueven 
gradualmente hacia posiciones remotas predeterminadas dentro de un sitio elegido. El primer 
grupo comienza con sonidos de respiración y camina lentamente hacia posiciones más 
alejadas; el grupo 2 toma sus posiciones a continuación en el centro, frotando piedras y otros 
sonidos de fricción en el camino. Luego el grupo 3 camina hacia posiciones cerca del centro y 
toca tubos u otros instrumentos eólicos mientras se mueven. Una vez en su lugar, las señales 
del Grupo 1 sugieren una marea creciente de ritmo en conjuntos de tambores (Grupo 2) y 
platillos (Grupo 3). Los ritmos con idiófonos de piel y metal son modelados con forma de 
“inukshuk” – piedras aglomeradas hechas por gente indígena del ártico circumpolar. Los 
inukshuk son los centinelas del norte, señalizando la vasta extensión del ártico para indicar un 
lugar especialmente acogedor para los humanos – quizá un coto para cazar o un lugar 
simplemente donde sucedieron cosas buenas. Las grandes piedras que sostienen el inukshuk 
están representadas como enormes golpes de tambor, platillo y gong en la partitura. Y los 
silencios dentro del flujo rítmico simbolizan los espacios abiertos de las esculturas de piedra – 
los arcos y las fenestraciones dentro de cada inukshuk. 

Finalmente, tras la acumulación de ruido y el ritmo, la textura se diluye lentamente. Los 
intérpretes de los Grupos 1 y 2 regresan uno a uno hacia el punto de partida central. Los 
metalófonos y flautistas del Grupo 3 ofrecen una coda elegíaca de un canto de pájaros. La 
pieza culmina, tal como empezó, en silencio. Aquí es donde la magia comienza en realidad. La 
música de canto de pájaros final de la campana y el piccolo es una fina invitación a escuchar la 
música que siempre está ahí – los cantos frecuentemente ocultos del planeta. El viento 
apresurándose a través de los árboles o el agua, los sonidos de las aves y animales cercanos 
(incluyendo los bípedos). Este momento, en que la intensa concentración de escuchar cambia 
de la música compuesta hacia los sonidos de la Tierra en sí, es siempre luminoso. Afirmando la 
vida. 

“Inuksuit” nos enseña que nuestra tarea principal como músicos no es interpretar, sino 
escuchar. En un mundo cada vez más ruidoso y distraído, “Inuksuit” nos recuerda que los 
músicos juegan un papel crítico en la sociedad como modelos de acción desinteresada y de 
escucha activa. Esto no es solo una habilidad práctica sino un acto ético que puede ayudar a 
curar las cicatrices del daño ambiental o social. Reflexionando sobre la máxima de Wendell 
Barry: “No hay espacios profanos; solo hay espacios sagrados y secularizados”. “Inuksuit” se 
ha vuelto, para muchos de nosotros, una fuerza de re-santificación para personas y lugares con 
necesidad de sanar. De hecho, “Inuksuit” evoca frecuentemente reacciones de profunda 
emoción y conexión espiritual que se siente mucho más que solo música. Doug Perkins: “[Es] 



una obra que va más allá de las notas escritas. Enseña a la gente a trabajar y a escuchar 
juntos”. 

El año pasado, junto con Daniel Moore, Doug Perkins, Megan Arns y muchos otros, organicé 
una presentación cargada de emoción de “Inuksuit” en la ciudad de Iowa en mi alma mater, la 
Universidad de Iowa. Nuestro sitio elegido fue City Park en la llanura aluvial del río Iowa. En 
2008, en uno de los desastres más devastadores que azotó mi estado natal, el río Iowa alcanzó 
más de 31 pies. City Park quedó bajó el agua, al igual que todas las instituciones artísticas que 
conocí como estudiante. En un gesto masivo de fe en las artes, la universidad reconstruyó 
todas esos edificios. Pero las cicatrices de la inundación aún podían verse en las altas marcas 
de agua de doces de pies encima de las cabezas de las personas y en una brigada de edificios 
nuevos, alejados de la zona de inundación. La resiliencia de la universidad y su compromiso 
con la creación artística son tangibles. Y en un día cristalino y ventoso de Octubre se sintió 
como si, a través de “Inuksuit”, estábamos contribuyendo a consagrar esos esfuerzos. 

Otra presentación conmovedora de “Inuksuit” fue el proyecto bi-nacional de 2018, en el que 
participamos al otro lado de la frontera entre Estados Unidos y México. El conjunto fue 
separado en dos grupos – aproximadamente 40 en cada país. Cientos de personas de nuestro 
público también se dividieron en dos lados, ubicados cientos de metros separados por una 
valla fronteriza de 30 pies de alto. Antes del concierto, los oyentes del lado mexicano se 
pasearon a lo largo del malecón de Tijuana y almorzaron en cantinas a lado de la playa. En la 
parte de Estados Unidos, el panorama era más sombrío. Nos instalamos en el irónicamente 
llamado “Círculo de la Amistad y Jardín Bi-Nacional”. Búscalo en Google: no hay nada de 
agradable en esa pequeño tramo vacío de tierra rojiza marrón. Es una especie de tierra de 
nadie entre la frontera y Estados Unidos. Normalmente, el jardín está cerrado al público, pero 
abre durante unas horas en algunos fines de semana, y puedes caminar hasta la valla fronteriza. 
Una soleada mañana de Noviembre vi a un anciano en el lado estadounidense llevar una silla y 
una pequeña mesa hasta la valla, y sobre un almuerzo dominical temprano, hablar a unos niños 
pequeños y su madre en el lado mexicano. Pasar objetos a través de la malla metálica está 
estrictamente prohibido, pero si se presiona lo suficiente puedes sentir las yemas de los dedos 
de alguien al otro lado. 

Ese día, “Inuksuit” se nutrió de los sonidos del viento y la respiración como siempre hace. 
Como de costumbre, el tambor dramático, el platillo y la sirena fueron sensacionales. El final 
fue especialmente conmovedor, ya que el metalófono y el canto de pájaro del flautín 
terminaron tan suavemente que al principio nadie supo que la pieza había terminado. Durante 
varios minutos, solo se escuchó la música de los pájaros y el viento creciente de la tarde. 
Finalmente, el aplauso comenzó. Empezando lentamente, las primeras palmas inciertas apenas 
se distinguían del rugido de las olas cercanas. Luego, con un rugido propio, con cada segundo 
más claro, una ola de ruido humano inundó la frontera con vítores, primero del lado mexicano, 
luego correspondido de igual estridente manera del lado de estadounidense. Por 15 minutos, 
festejamos unos con otros, por la tierra y por el sueño de que pudiera pertenecernos a todos. 



Una enorme ola de ruido cruzó la frontera. Y por un efímero momento de alegría, el muro 
desapareció. 

Pareciera que justo cuando lo necesitamos, “Inuksuit” nos trae lecciones de sanción y 
esperanza. Sana al tocar la tierra misma, y por extensión también a sus guardianes de la tierra 
originales, desde gente indígena de ártico circumpolar hasta los Kumeyaay a lo largo de la 
frontera entre San Diego y Tijuana, y los pueblos nativos dondequiera que se toque. Infunde 
esperanza cuando logramos hacer honor a su nombre: “Inuksuit”, que en Inuit significa “actuar 
con la capacidad de ser humano”. 

Ya sea que “Inuksuit” se interprete en la frontera entre EEUU y México, en las montañas 
rocosas canadienses o como en la actuación favorita de Scott Herring alrededor de la 
Universidad de Carolina del Sur en el histórico Horseshoe, exige, como escribió Thad 
Anderson, «La curiosidad del público y la habilidad para integrarse dentro del paisaje sonoro. 
De la misma manera que la música respira con el entorno natural, la intención compartida del 
público contribuye profundamente a la experiencia en general». 

Omar Carmenates recuerda una conversación con el compositor tras el estreno 
estadounidense en la Universidad Furman. “Le agradecí efusivamente por estar con nosotros y 
por su maravilloso liderazgo con los numerosos músicos jóvenes (algunos incluso con edad de 
secundaria)”. John Luther Adams respondió diciendo, “Eso es algo que aprecio acerca de esta 
presentación también, Omar – que la pieza enseña a sus intérpretes tanto, si no es que más, 
de lo que aprende de ellos”. 

Sí, todos ganamos, “Inuksuit” es un himno para el ser humano. Esta música no es solo para 
percusionistas empedernidos o fanáticos de la música conntemporánea, sino para cualquiera 
que considere este hermoso planeta azul y verde su hogar. Nuestro espacio sagrado. 

NOTA FINAL 
1. Los intérpretes en el estreno de Inuksuit fueron Andrew Bliss, Michael Compitello, Justin 

DeHart, Eric Derr, Dustin Donahue, Jonathan Hepfer, Sandra Joseph, Ross Karre, Andrew 
Meyerson, Daniel Morphy, James Petercsak, Jorge Peña, Corinne René, Melanie Sehman, 
Steven Sehman, Daniel Tones, Jude Traxler, Bonnie Whiting. 

VIDEO 
https://www.newyorker.com/video/watch/inuksuit

https://www.newyorker.com/video/watch/inuksuit

